Pemikivan Tokoh

Pemikiran Tokoh

ISLAM DAN DEMOKRASI

Mempertimbangkan Pemikiran Abdurrahman Wahid

ontroversi  pandangan tentang
KAbdurrahm:—m Wahid atau Gus Dur dan
pemikirannya tampaknya masih belum

akan berakhir. Bukan saja karena pernyataan-
pernyataannya yang sering dianggap nyleneh tetapi
juga perilakunya yang sering mengejutkan banyak
orang. Kontroversi itu terjadi baik bagi para pe-
ngamat sekilas maupun pengamat serius, baik di-
dorong oleh rasa kesal dan jengkel maupun dengan
simpati, “kawan™ maupun “lawan”. Salah satu hal
yang menarik dalam pergulatan pemikiran Wahid
untuk ditelusuri, yang juga banyak memancing
kontroversi, adalah tentang Islam dan demokrasi.
Douglas E. Ramage,' —salah seorang asing
vang mengamatinya dengan empati,— misalnya,
melihat, meskipun Wahid berada di dua tempat
yang berbeda, yaitu sebagai pemimpin Islam dalam
kedudukannya sebagai Ketua PB-NU dan
pemimpin nasionalis sekuler dalam kedudukannya
sebagai Ketua Pokja Forum Demokrasi (Fordem),
tetapi dalam kedua-duanya memiliki misi yang
sama, yaitu demokratisasi dan toleransi. Dalam
kedua peran itu, Wahid menggunakan Pancasila
sebagai retorika dalam diskursus demokratisasi,
baik ketika berhadapan dengan negara atau

Ahmad Suaedy. Lahir di Kebumen 6 Mei 1963. Pernah nyantri di PP

Kemayan, Mojo, Kediri, Jatim dan PP Lirap, Kebumen, Jateng. Menamatkan

[AIN Sunan Kalijaga Yogyakarta tahun 1990, kini anggota kajian Institut

Dian/Interfidei Yogyakarta dan Koordinator program figh siyasah untuk

penguatan demokrasi dan HAM pada P3M Jakarta, serta peserta extention
\ Course Filsafat pada STF Drikarya, Jakarta.

pemerintah maupun dengan gerakan Islam lainnya.
Ramage juga mengutip banyak komentar pengamat
dan aktivis Muslim Indonesia. Dikatakan misalnya.
bahwa Wahid dalam berbagai inisiatif dan
statamen-statemennya sebenarnya bukan mewakili
NU, melainkan dirinya sendiri, bahkan dikatakan
bahwa masalahnya bagaimana “mengislamkan
Wahid kembali” karena ia dianggap sudah keluar
dari mainstream Islam.

Bahkan Wahid bersaing dengan gerakan Islam
lain dalam salah satu masalah yang paling krusial
dalam Islam, yaitu ICMI (Ikatan Cendekiawan Mus-
lim se Indonesia), dalam salah satu masalah yang
dianggap paling krusial dalam Islam, yaitu dalam
pendirian suatu badan keuangan. Wahid
mendirikan BPR NU-Summa —semula merupakan
kerja sama dengan Bank Summa milik konglomerat
Cina yang Kristen, tetapi kemudian diambil alih
oleh grup Jawa Pos setelah Bank Summa bangkrut—
dengan memberlakukan bunga sebagaimana bank
pada umumnya, sementara ICMI mendirikan Bank
Muamalat Indonesia (BMI) yang memberlakukan
hukum Syari’ah dalam keuangan atau antibunga.?
Dale F. Eickelman dan James Piscatori®
menempatkan Wahid sebagai salah satu arus dalam
pemikiran Islam yang menghendaki pemisahan

Dougas E. Ramage, Politics in Indonesia: Democracy, Islam and the Ideology of Tolerance (USA dan Kanada: Routlegde,
1995), khususnya hlm. 46 dst. Dan untuk peranannya dalam Forum Demokrasi (Fordem), lihat bab 5, hlm. 156 dst.
‘Adam Schwarz, A Nation in Waiting: Indonesia in the 1990s (Australia: Allen & Unwin 1994) him. 188-189.
' Dale E Eickelman dan James Piscatori, Muslim Politics T (Pinceton: Princeron University 1996), him. 54-56.

EDN AfKar

Edisi No. 2 Tahun 1998




Mempertimbanghkan Pemikivan Abduralhman Wahid

agama dan politik dalam Islam —suatu pemikiran
vang tentu saja dianggap kontroversial dalam Is-
lam. la ditempatkan segaris dengan, misalnya, Ali
Abdul Raziq dan Nasr Hamid Abu Zayd —
keduanya tokoh kontroversial dari Mesir. Greg
Barton', menempatkan Wahid —bersama-sama
dengan pemikir lainnya, Ahmad Wahib, Djohan
Effendy dan Nurcholish Madjid— sebagai pemikir
neo-modernisme Islam. Sebuah pemikiran yang
berorientasi dan mengembangkan keterbukaan dan
kebebasan.

Mencoba memahami Wahid dalam kontroversi
di atas itu adalah tujuan dari tulisan ini. Asumsinya
adalah bahwa Islam, atau dalam hal ini NU, dalam
pemikiran Wahid, adalah satu tarikan nafas dengan
Pancasila dalam tatanan bermasyarakat, berbangsa
dan bernegara di Indonesia. Dari sisi ini,
tampaknya kedudukan mendua Wahid sebagai
Ketua PB-NU dan Ketua Fordem hanya dibedakan
dalam level perjuangan demokrasi itu sendiri. NU
adalah bagian dari level praksis sedangkan Fordem
adalah perjuangan pada level konseptual —
meskipun dalam hal-hal tertentu seringkali
keduanya saling tumpang tindih. Sementara,
pendirian BPR NU-Summa dengan pemberlakuan
bunga dengan sistem perbankan biasa, misalnya,
adalah bagian dari perjuangan pemberdayaan
masyarakat dari sudut ekonomi, yang merupakan
bagian dari misi Islam untuk menegakkan ‘adalah
(keadilan). Penulisan ini dilakukan dengan analisis
terhadap teks-teks tulisan Wahid yang dipilih secara
acak sesuai dengan tema tulisan ini.

Titik simpang Islam dan demokrasi

Wahid sendiri sebenarnya menyadari adanya
titik simpang ketika Islam, atau agama pada
umumnya. berhadapan dengan demokrasi, karena
perbedaan hakekat nilai-nilai dasar yang dianut
keduanya. Sebuah agama —baik Islam, Kristen,
Yahudi. maupun agama lainnya— senantiasa
bertitik tolak dari pandangan normatif yang
diajarkan oleh Kitab Suci masing-masing. Ini berarti

hanya ada satu jenis kebenaran yang bersumber
dari Kitab Suci itu. Mengubah hukum agama berarti
mengubah Kitab Suci yang justru sebagai
kebenaran itu sendiri. Sedangkan demokrasi,
sebaliknya, justru membuka peluang seluas-luasnya
bagi perubahan nilai oleh masyarakat, dan
menempatkan semua manusia pada tempat yang
sejajar. Dengan demikian, demokrasi bisa
mengancam nilai-nilai abadi dalam agama itu
sendiri.® Dilema seperti ini hampir tidak dapat
dipertemukan dalam aras pemikiran maupun dalam
praktek sehari-hari.

Tetapi, kenyataan adanya titik simpang nilai
keduanya ini tidak berarti harus saling meniadakan
dan harus selalu diperhadapkan. Pertanyaan
berupa: apakah Islam sesuai atau tidak dengan
demokrasi, bukan saja tidak relevan melainkan
tidak perlu. Semua harus dipandang dalam
kerangka proses yang saling menguatkan.
Menghadapkan pertanyaan seperti itu sama dengan
mendirikan tembok di tengah jalan lalu berusaha
menembusnya dengan cara membenturkan kepala.
Hasilnya, sudah pasti akan sia-sia belaka. Untuk
memecahkan dilema tersebut, Gus Dur
mengusulkan adanya transformasi di dalam agama
itu sendiri untuk selanjutnya melakukan
transformasi ekstern. Yaitu, mengubah komitmen
agama dari yang hanya bersandar pada teks yang
normatif belaka kepada kepedulian akan nilai-nilai
kemanusiaan:

Unruk dapat melakukan transformasi intern
itu, agama harus merumuskan kembali
pandangan-pandangannya mengenai
martabar manusia, kesejajaran kedudukan
semua manusia di muka undang-undang
dan solidaritas hakiki antara sesama ummat
manusia.

Dan transformasi intern itu tidak hanya harus
dilakukan oleh satu agama, Islam misalnya,
melainkan juga agama lain dengan saling bekerja
sama. Selanjutnya dia menulis:

* Gregory James Barton, The Emergence of Neo-Modernism; a Progressive, Liberal, Movement of Istamic Thougth in Indone-
sin, disertasi di Monash University, Australia 1995 (belum diterbitkan), khususnya hlm. 346-348.

5 Abdurrahman Wahid ”Agama dan Demokrasi” dalam  Spiritualitas Baru: Agama dan Aspirasi rakyat, Seri Dian/
Interfidei I1 TH 1, (Yogyakarta: 1994) khususnya hlm. 271-272).

Edisi No. 2 Tahun 1998

Afkar

oy - o)




Pemikiran Tokoh

Melalui upaya ini, tiap agama dapat
berintegrasi dengan keyakinan-keyakinan
lain dalam bentuk pencapaian sejumlah nilai-
nilai dasar universal yang akan
menundukkan hubungan antar-agama pada
sebuah tataran baru.

Tataran baru yang dimaksud Wahid adalah
sebuah kerja sama antaragama dalam bentuk
pelayanan kemanusiaan seperti penanggulangan
kemiskinan, penegakan kedaulatan hukum dan
kebebasan menyatakan pendapat. “Agama dapat
memberikan sumbangan bagi proses demokratisasi,
manakala ia sendiri berwatak membebaskan”.

Dengan demikian, dalam pandangan Wahid,
dapat disimpulkan bahwa demokrasi tidak dapat
diartikan dalam satu sisi sebagai proses politik
belaka melainkan harus diartikan sebagai proses
kultural masyarakat dalam keseluruhan dimensi-
nya. Demokrasi, kira-kira menurut Wahid,
berpangkal dari kebebasan dan persamaan
antarmanusia.” Untuk mengkaji lebih lanjut
pandangan agama, Islam, dan demokrasi dalam
level ide maupun praksis perlu ditinjau pandangan
teologis Wahid tentang manusia dalam hubungan
dengan Tuhan dan alam.

Kerangka teologis

Padangan teologis tentang manusia dan dunia
dari Wahid bisa dilacak dari pandangannya yang
membedakan Islam dari dua agama besar lainnya,
yaitu Kristen dan Yahudi. Dalam analisis Wahid,
komitmen pertama-tama agama Kristen atas
manusia adalah penyelamatan (salvation) dari dosa
asal. Dari sanalah agama Kristen membangun
dunia sejahtera bagi umatnya sebagai bagian dari
penyelamatan dan perjuangan kesejahteraan
manusia atau umatnya. Sedangkan pada Yahudi,
keyakinan akan kedatangan kerajaan Tuhan melalui
seorang Juru Selamat (messiah, masih) adalah titik
tolak teologis agama Yahudi tentang hal yang sama.

Wahid memberikan refleksi teologis tentang
manusia serta hubungannya dengan Tuhan dan

¢ Semua kutipan di atas diambil dari #bid., him. 273.

alam semesta dalam Islam, berbeda dari kedua
agama besar dunia tersebut. Pertama-tama,
komitmen Islam atas manusia adalah diharuskan-
nya umat muslim mengikuti keteladanan sempurna
Muhammad sebagai Utusan Allah (Rasulullah).
Masalahnya, apa konsekuensi dari postulat dasar
tersebut dan apa inti dari keutusan Muhammad itu?
Jawabannya, pertama, penghambaan secara total
kepada Allah dan inilah sebenarnya inti penafsiran
tunggal atas Islam: kepasrahan. Kedua, manusia
yang dalam keadaan bersih (fitrah) pada asalnya,
dan karena itu bersih dari dosa asal itu, dalam
pandangan Islam, diberi amanah untuk
membangun dunia dengan tujuan akhir apa yang
oleh Al-Quran disebut rahmatan lil’alamin
(membangun kesejahteraan bagi seluruh alam) dan
baldatun tayyibatun wa rabbun ghafur (negara yang
adil makmur dan penuh pengampunan). Dari titik
nol berupa fitrah menuju dua sasaran akhir
manusia itulah terbentang spektrum berupa
kemungkinan pengingkaran dan pengkhianatan
(dalam term teologis baku, kira-kira, disebut dosa
~kecil maupun besar) di tengah jalan atau dalam
bahasa Al-Quran lagi, sebagai tugas amar ma’ruf
nahi munkar (berseru kepada kebaikan dan
mencegah kemungkaran). Manusia bisa saja jatuh
pada menghamba kepada harta (misalnya
konsumerisme dan hedonisme) atau lainnya dan
melupakan tujuan inti semula, yaitu menghamba
kepada Allah.

Bagi Wahid, rupa-rupanya, agama apapun
sama-sama mengandung misi untuk perbaikan
kehidupan umat manusia melalui perubahan
struktur masyarakat. Dari struktur yang timpang
ke struktur yang berkeadilan, melalui pendekatan
evolusioner maupun revolusioner. Bedanya adalah
titik berangkat masing-masing karena perbedaan
dalam memandang manusia pada asalnya. Jadi,
pada dasarnya, agama adalah “etika dalam
kehidupan manusia bukannya politik”. Dengan
kata lain, agama hanyalah memberikan fasilitas bagi
sebuah perubahan berupa etika dan dasar-dasar
komitmen kemanusiaan dan bukan sebagai aktor
dari perubahan itu sendiri. Begitu agama menjadi

" Kajian hubungan demokrasi dan kebebasan dapat dilihat misalnya dalam Russel Bova “Democracy and Liberty: the
Cultural Connection”, Journal of Democracy, 8.1. 1997, hlm. 112-126.
* Semua uraian di atas diringkaskan dari rulisan Wahid dalam Kompas, 13 Agustus 1987, him. 4.

AfKat

Edisi No. 2 Tahun 1998




Mempertimbangkan Pemikivan Abduralhman Wabid

aktor perubahan maka
ia akan menjadi profan
dan akan menguatkan
struktur dirinya. Ketika
itu terjadi maka ia,
agama, akan kehilang-
an watak pembebasan-
nya dan berbalik men-
jadi menindas karena
memperkuat struktur
itu sendiri.”

Dalam  tataran
praktis keilmuan Islam
yang terangkum dalam
sejarah panjang ahlus
sunnah wal jama’ah
(Aswaja)'’,  Wahid
melihat figh —tanpa mengabaikan keilmuan Islam
lain, terlebih-lebih ilmu-ilmu sosial dan seba-
gainya— di samping tentu saja Al-Quran dan Hadits
yang menjadi tradisi keilmuan ulama salaf —yang
masih hidup sebagai pandangan hidup masyarakat
dan umat Islam, utamanya pesantren— sebagai titik
tolak etika sosial yang cukup memadai. Ia ditempat-
kan dalam upaya membangkitkan kembali agama
dan kaum beragama Islam dalam kepedualiannya
atas problem-problem sosial. Buru-buru harus
dijelaskan di sini, bahwa figh dalam tradisi keilmuan
Islam harus tidak hanya dipahami sebagai hukum
agama yang terkodifikasikan dalam “kitab-kitab ku-
ning” atau kitab putih lainnya (misalnya kodifikasi
hukum Islam yang ada di Indonesia), melainkan
juga penalaran hukumnya itu sendiri yang terkenal
dengan ushul figh dan juga qawa’id (kaidah-kaidah)
fighiyyah sebagai postulat-postulat praktis untuk
mengambil keputusan atas masalah-masalah sosial
yang harus segera direspons oleh agama.

Betapa pun secara konseptual figh telah banyak

Abdurrahman Wahid bersama Amien Rais dan Emha: Demokratisasi

terjebak pada masalah-masalah normatif dan
ubudiyyah tetapi, bagi Wahid, ia memiliki fungsinya
sendiri dalam sejarah masyarakat Islam hingga kini
dalam mengurusi tata nilai kehidupan kaum Mus-
lim dalam merespon perkembangan masyarakat
dengan etika keagamaan. Yang diperlukan adalah
penyegaran fungsi dan komitmen atas masalah-
masalah kemasyarakatan/kemanusiaan. la harus
diberlakukan pada konstruk sosial yang ada dengan
segala masalahnya atau, katakanlah, konteks-
tualisasi figh. Dalam hal ini mungkin harus segera
disinggung apa yang dilakukan oleh Masdar Farid
Mas'udi di P3M bersama-sama dengan RMI
(Rabithah al-Ma’ahid al-Islamiyyah), sebuah
asosiasi pesantren, dan juga LAKPESDAM,
Lembaga Pengembangan Sumberdaya Manusia
dalam NU, dengan halqah-halqah “figh siyasah™
dan “figh nisa’”-nya.'" Itu semua mungkin salah
satu upaya institusionalisasi dari apa yang
diinginkan Wahid atas penyegaran kembali fungsi
figh.'* Dalam berbagai kesempatan dan tulisan,

? “Jangan Paksakan Paradigma Luar Terhadap Agama,” Prisma, 9, 1982, hlm. 65-6.

0 Lihat misalnya “Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia Dewasa Ini” Prisma, 4, 1984, him. 33-34. Dan penafsiran
nilai-nilai kontekstual Aswaja oleh Wahid dapat dilihat di “Kerangka Pengembangan Doktrin Aswaja” dalam Muslim
di Tengah Pergumulan (Jakarta: LEPPENAS 1993) him. 38-45.

" Dalam berbagai kesempatan misalnya, Masdar E Mas’udi menyatakan bahwa ada tiga wilayah yang perlu diperhatikan
dalam kajian kontekstualisasi figh ini, yaitu wilayah spiritual (‘ubudiyyah), individual (ahwalus syakhsyiyyah), dan
publik (mu’amalah). Figh selama ini terlalu memperhatikan kedua yang pertama sedangkan yang terakhir, yang
justru banyak bersinggungan dengan kehidupan masyarakat atau masalah publik, masih kurang mendapatkan perhatian,
untuk tidak dikarakan terabaikan. Padahal di sinilah letak kontekstualisasi figh itu, dan karena itu juga peran ulama
dalam urusan publik akan dapat terakrualisasi secara lebih maksimal.

2 Lihat Kompas, 14 September 1987, him. 4.

Edisi No. 2 Tahun 1998

Afkar Bl



Pemikivan Tokoh

Wahid memberikan contoh yang penting untuk
diuraikan secara agak lengkap yang akan
disinggung di bagian lain tulisan ini.

Yang harus dicatat pula di sini, bagi Wahid,
adalah keluwesan figh dalam melihat segala
persoalan melalui keabsahan legal-formal dan
bukannya dengan ukuran ideologis, dalam hal ini
ideologi Islam yang abstrak. Dengan kata lain, figh
bisa hidup berdampingan dengan struktur hukum
dan bentuk masyarakat yang lain dan bukannya
semua diukur keabsahannya secara paripurna
lewat ideologi Islam yang tuntas.'®

Khittah 26 NU: elan vital

Meskipun sebenarnya pengetahuan saya sangat
terbatas tentang apa yang disebut Konsili Vatikan
[T dalam sejarah Gereja Katolik Roma, tetapi saya
selalu tergoda untuk mensejajarkan kembalinya NU
ke khittah 26 dengan Konsili Vatikan II itu, paling
tidak segi inti dari misi dan momentumnya yang
menyertai khittah 26 itu. Menurut Romo YB.
Mangunwijaya, ada dua misi yang inti dari Konsili
Vatikan II, yaitu pengakuan keselamatan di luar
Gereja Katolik, ini berarti pengembangan toleransi
bagi umat manusia. Dan perumusan kembali
kehadiran gereja dalam memberikan perhatian
kepada seluruh umat manusia, tanpa pandang bulu
termasuk kepada mereka yang ateis, khususnya
kepada yang miskin dan papa.'*

Dalam dua hal itulah saya mensejajarkan
Khittah 26 NU dengannya. Ada dua inti dari
keputusan Khittah 26 itu, yaitu melepaskan
keterikatannya dengan partai politik tertentu atau
politik praktis pada umumnya. Dari sudut momen-
tum saat itu, ketika partai politik dimana NU menjadi
bagiannya, adalah berideologi Islam yang
“tertutup”, maka pelepasan NU darinya merupakan
pengembangan toleransi. Maknanya, penempatan
kembali seluruh warga negara, bukan hanya dalam
politik tetapi dalam seluruhan kebudayaan, sebagai
suatu makhluk yang bebas untuk menentukan
pilihannya tanpa harus terikat dengan ideologi atau

B Prisma 4, 1984, him. 35.

apapun namanya. Ini adalah titik tolak bagi
toleransi. Ini diperkuat oleh misi kedua,
penerimaan Pancasila sebagai satu-satunya azas
organisasi. Ini berarti terselesaikannya secara
tuntas antara ideologi negara dan Islam. Dengan
demikian, bisa melangkah lebih jauh ke imple-
mentasi terhadap Pancasila itu sendiri. Upaya
implementasi dari misi NU dan juga kritik dan
dukungannya terhadap program-program peme-
rintah, juga terhadap fenomena kemasyarakatan
pada umumnya, tidak lagi berada pada aras ideologi
yang abstrak melainkan pada implementasi
praktisnya. Karenanya, —semoga ini telah terjadi,
agar tidak terjebak pada klaim— NU lebih
mengosentrasikan diri dan mengarahkan kiprahnya
kepada mereka yang miskin dan papa dan tidak
menempatkan kekuasaan sebagai orientasi utama.

Kebetulan atau tidak, orang yang pertama
mengemban misi ini adalah Abdurrahman Wahid,
bersama-sama dengan KH Achmad Shiddiq. Dan
khittah 26 NU menjadi elan vital bagi Wahid untuk
memperjuangkan gagasan-gagasannya. Inilah pula,
tampaknya, sudut pandang yang dipakai Wahid
untuk melihat tatanan masyarakat dan eksistensi
negara Indonesia. Dalam pandangan Wahid atas
Pancasila misalnya, secara historis, perdebatan
antara Islam dan Pancasila berada pada sila
pertama Ketuhanan Yang Maha Esa. Bolehkah ia
diartikan oleh orang Islam, dalam hal ini NU
misalnya, sebagai keyakinan akan ketunggalan dan
keesaan Tuhan? Kalau boleh, maka Pancasila wajib
diterima oleh umat Islam sebagai bagian dari warga
negara Indonesia karena diterima sebagai tauhid
sesuai dengan keyakinan Islam sendiri.’® Inilah
pula keputusan Munas Alim Ulama Situbondo
1983 yang kemudian dikukuhkan dalam Muktamar
ke-27 1984 di kota yang sama yang menjadi salah
satu landasan NU kembali ke khittah 26. Maka,
tidak berlebihan kalau dikatakan bahwa, bagi
Wahid, Pancasila sebagai satu tarikan nafas dengan
Islam dalam tatanan masyarakat, bernegara dan
berbangsa. Sementara, Islam sebagai keimanan
ditempatkan sebagai akidah yang mengatasi

" Lihat artikelnya “Pergeseran Titik Berat dari Keagamaan ke Religiositas” dalam Spiritualitas Baru ..., Op. Cir.,

him. 3-20).
Lihat Harian Pelita, 24 Nopember 1984.

EEN AfKar

Edisi No. 2 Tahun 1998




Mempertimbanghan Pemikivan Abdurahman Wahid

semuanya.'® Islam dan Pancasila dalam bentuk
masyarakat yang bagaimana pun akan diperte-
mukan dalam “tujuan dan cara mencapainya (al-
ghavah wal wasa’il).” Lima sila Pancasila
merupakan keseluruhan dari cita-cita bangsa In-
donesia yang harus diraih dan sekaligus
merupakan bagian dari cita-cita Islam itu sendiri.
Di samping sila pertama yang merupakan inti dari
tauhid dalam Islam, sila-sila selanjutnya adalah
sejajar dengan tiga prinsip Islam dalam mene-
gakkan kehidupan masayarakat yang adil. Yaitu
musawah (prinsip persamaan), ‘adalah (keadilan),
dan syura (musyawarah/ demokrasi)'?. Dalam
ungkapan lain ia mengatakan:

Tugas Islam adalah mengembangkan etika
sostal yang memungkinkan tercapainya
tujuan penyejahreraan kehidupan umat
manusia, baik melalui bentuk negara
maupun di luarnya. Fungsionalisasi etika
sosial dapat saja berbentuk pengundangan
melalui hukum formal, maupun ‘sekedar’
melalui penyadaran masyarakat akan
pentingnya pelaksanaan ajaran agama dalam
kehidupan nyata. ... bahwa universalitas nilai-
nilai Islam dapar difungsikan sepenuhnya
dalam sebuah masyarakar bangsa, terlepas
dari bentuk negara yang digunakan.!#

Namun yang paling penting dalam Pancasila,
bagi Wahid rupa-rupanya, adalah pengakuan akan
pluralisme. Karena itulah Wahid bisa berhadapan
atau melakukan kritik terhadap pemerintah dan
negara dengan retorika Pancasila justru ketika ada
kecenderungan untuk memonopoli penafsiran
terhadapnya. Karena hal itu mengandung
contradictio intermenus —yaitu dalam ideologi yang
pluralis menganjurkan penyeragaman penafsiran
atasnya.'” Dalam tugas penegakan keadilan
misalnya, dalam Alqur’an disebutkan dalam surat

5Thid.
7 Majalah Pesantren, No. 3/Vol. V/ 1988, him. 4.
'8 Majalah Pesantren, No. 3, Vol. VI, 1989, hlm. 12-13.

An-Nisa’ ayat 135, “Wahai orang-orang yang
beriman! Jadilah kamu orang yang benar-benar
penegak keadilan...” Bagi Wahid, seruan
penegakan keadilan tidak bisa ditegakkan tanpa
adanya hak kontrol warga negara atas
pemerintahan, dan kontrol rakyat atas
pemerintahan tidak bisa tegak kalau tidak ada
kedudukan yang sama bagi semua warga negara di
muka undang-undang.

Salah satu kaidah figh berbunyi tasharuf imam
‘ala ra’iyyatih manutun bi almas-lahah (kebijakan
penguasa atas rakyatnya, bertumpu sepenuhnya atas
kesejahteraan rakyatnya). Artinya, figh, dalam hal
ini umat Islam, memiliki kewajiban untuk selalu
mengontrol terhadap penguasa di semua level,
apakah kebijakannya mengarah kepada kese-
jahteraan rakyat atau justru hanya menguntungkan
kelompok masyarakat tertentu saja? Dalam surat
Al-Hujurat ayat 13 disebutkan bahwa manusia
diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
supaya saling mengenal. Tetapi “orang yang pal-
ing mulia di sisi Allah adalah orang yang paling
bertagwa.” Inilah dalil persamaan warga negara
di depan hukum dan undang-undang. Dalam
keadilan ekonomi ia mengutip sebuah ayat al-
Hasyar: 7 “Harta yang telah terkumpul dari warga
kota (Madinah) yang diberikan Allah kepada Rasul-
Nya adalah untuk Allah, Rasul, kerabat Rasul, anak-
anak yatim, orang-orang miskin, dan orang-orang
yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan
hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di
antara kamu....”. Ayat ini di satu pihak menjelaskan
kesamaan bagi semua warga atas akses ekonomi
dan di lain pihak harus dipahami bahwa ekonomi
tidak boleh dimonopoli oleh segelintir orang.
Egalitarianisme dalam ekonomi ini, dengan
demikian, juga mengandaikan persamaan hak dan
kewajiban warga negara atas semua kesempatan
pengembangan ekonomi.??

" Untuk idenya tentang pluralisme, termasuk dalam gerakan-gerakan Islam sendiri, lihat misalnya “Massa Islam
dalam Kehidupan Bernegara dan Berbangsa”, Prisma eckstra 1984, hlm. 3-9. Bandingkan pula dengan Ramage
“Pemahaman Abdurrahman Wahid tentang Pancasila dan Penerapannya” dalam Ellyasa KH. Dharwis (ed.), Gus
Dux, NU dan Masyarakat Sipil (Yogyakarta: LKiS 1994) him. 101-124.

* Transkrip ceramah di depan Seminar Agama-Agama diselenggarakan oleh Litbang PGI di Ever Green, Cisarua,
1993 dengan mengambil titel “NU dan Pandangannya tentang Kekuasaan”.

Edisi No. 2 Tahun 1998

ATKGT

.
CRET e o)




Pemikivan Tokoh

Demokratisasi dan tendangan penalti

Menyadari paradoks-paradoks yang seringkali
—baik dalam dataran ide maupun praksis— tidak
bisa dihindari meskipun secara prinsip sungguh
jelas kerangka argumennya, tentu saja dengan
mempertimbangkan kondisi politik, sosial dan
ekonomi yang melingkupinya, Wahid memilih
strategi sosio-kultural sebagai kerangka strategis
perjuangan. Untuk menjelaskan strategi itu ia
membedakan tiga strategi yang digunakan oleh
gerakan-gerakan Islam sekarang ini. Pertama
strategi sosio-politik yang mensyaratkan perlunya
merinci butir-butir pokok formulasi ajaran Islam
dalam lembaga negara dan masyarakat melalui
upaya legal-formalistik, terutama melalui suatu
partai yang eksklusif khusus bagi umat Islam.
Termasuk dalam strategi ini adalah pandangan
superioritas Islam atas yang lain dan negara atau
persyaratan adanya kontrol bagi aparatur
pemerintah oleh umat Islam. Kedua, strategi
kultural lebih mengembangkan sikap terbuka dan
dialog dengan berbagai pemikiran idelogi dan
filsafat. Ta mengembangkan sikap rasional sehingga
kaum Muslimin sebanyak mungkin memperoleh
segala pengetahuan dan informasi dari manapun
datangnya. Sikap ini lebih mengedepankan dan
mendambakan sebuah negara sekuler selama
bentuk pemerintahannya cukup objektif untuk
menjamin kebebasan itu. Ketiga, dan yang ia pilih,
adalah strategi sosio-kultural yang melihat perlunya
kerangka kemasyarakatan yang mempergunakan
nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam. Tetapi
kelembagaan yang lahir dari proses ini bukanlah
institusi-institusi Islam yang eksklusif, melainkan
“Institusi biasa” yang bisa diterima oleh semua
pihak. Dengan kata lain, gerakan ini mencukupkan
menggunakan institusi-institusi kemasyarakatan
yang ada dengan mengisinya dengan nilai-nilai yang
berwatak Islam sebagaimana diurai di atas.?!

Strategi sosio-kultural yang dipilih Wahid dalam
upaya demokratisasi mungkin paling tepat
digambarkan dalam apresiasinya terhadap sepak
bola. Prinsip utama yang dipeganginya dalam
perjuangan demokratisasi tampaknya berbeda
dengan kata-kata yang pernah diungkapkan penyair
besar kita Khairil Anwar: “Sekali berarti, setelah

* Majalah Pesantren, No. 3/Vol. V/1988. him. 7.

itu mati.” Bagi Wahid, perjuangan demokratisasi
justru membutuhkan “mengatur napas sepanjang
mungkin, memelihara kehadiran perjuangan
selama mungkin, dan berbuat sebanyak mungkin.”

Secara umum, ada dua strategi dalam sepak
bola, yaitu pola ofensif dan pola defensif. Kedua
pola itu memiliki variannya sendiri-sendiri. Bagi
Wahid, perjuangan demokratisasi yang paling ideal
adalah pola ofensif atau jika diungkapkan dalam
term teknik sepak bola sebagai aitakeing football
atau sepak bola menyerang. Terlebib-lebih total

Jootball —strategi ciptaan (Jenderal) Rinus Michel

pelatih asal Belanda yang telah mengantar
negaranya menjadi juara Eropa 1989 dan
menempatkan salah seorang pemain terbaiknya
Ruud Gullit menjadi pemain terbaik Eropa ketika
itu. Pola permainan ini menempatkan setiap pemain
dan setiap lini memiliki peranan yang sama dan
sejajar, baik untuk bertahan maupun untuk
menyerang dan bahkan menciptakan gol. Tetapi,
pola seperti itu mensyaratkan ketangguhan dan
napas kuda setiap pemain. Karenanya, tidak setiap
kesebelasan bisa menerapkan permainan yang
disebut terakhir tadi.

Tetapi, keadaan dan lingkungan berupa sistem
politik, ekonomi, sosial dan sebagainya tidak selalu
mendukung dan kondusif bagi penerapan pola
ofensif tersebut. Maka, pola defensif dengan varian-
variannya sendiri pun harus dilakukan untuk tetap
bisa mempertahankan kehadiran perjuangan itu
sendiri tanpa harus kalah sebelum bertanding atau
menyerah di tengah perjalanaan. Yang terpenting,
tidak mengkhianati tujuan perjuangan yang sudah
dicanangkan sejak semula.

Penerapan pola ofensif, dalam waktu yang
bersamaan, diperlukan pertahanan yang kuat dan
bantuan serangan yang mengalir dan bergelom-
bang. Pola menyerang yang tidak memperhatikan
pertahanan yang kuat justru akan bisa menjadi
malapetaka. Sangat sering terjadi sebuah
kesebelasan yang selama 90 menit mengharu biru
lawan dengan serangan gencar tetapi tidak mampu
menyarangkan gol, justru kecolongan dalam suatu
serangan balik yang strategis dan efektif. Dalam
keadaan-keadaan tertentu dimana pola menyerang
tidak memungkinkan, baik karena ketangguhan
penyerang lawan maupun karena kelemahan

KX AfKar

Edisi No. 2 Tahun 1998




Mempertimbangkan Pemikivan Abdurahman Wahid

pertahanan sendiri, maka pola defensif tetapi tetap
mencari peluang -sesempit apapun—untuk
menyerang, atau melakukan serangan balik, adalah
strategi vang realistis. Apa yang disebut pola
pertahanan-menyerang (attacking defense) dengan
mengandalkan serangan balik yang strategis dan
efektif, terkadang tidak kalah produktifnya dari pola
menyerang murni. Bahkan dalam keadaan yang
buruk dimana sistem politik tertutup dan budaya
masyarakat belum memadai, sistem yang pernah
diperkenalkan oleh Italia yang mengantarkannya
sebagai juara dunia ketiga kalinya 1982 di Spanyol,
yaitu pola pertahanan grendel (Cattenaccio) pun
tidak mustahil untuk diterapkan. Hanya, dalam pola
vang terakhir ini, perlu ketrampilan dan kelincahan
tinggi dari setiap pemain bertahan supaya tidak
terjebak hanya sebagai juru jagal yang suka
mencidrai lawan dan menjadi tontotan
membosankan, melainkan  juga bisa
mempertontonkan keindahan sepak bola sebagai
tontonan yang menarik.

Adu penalti, dengan bertahan total dari
serangan dan tidak berharap menjebol gawang
lawan, pun tidak mustahil untuk dipilih sebagai
strategi untuk memenangkan pertandingan ketika
kehadiran perjuangan itu sendiri mengalami
ancaman. Karena, bagi Wahid, memelihara
kehadiran perjuangan sama pentingnya dengan
perjuangan itu sendiri. Tetapi, perlu dicatat, pilihan
ini harus disadari sejak semula, yaitu dipersiap-
kannya penjaga gawang yang andal untuk meng-
halau bola tendangan penalti lawan dan latihan
sungguh-sungguh para penendang penalti untuk
memperdayai kiper lawan. Mungkin tendangan itu
tidak perlu keras, tetapi cukup dengan memper-
dayai kiper: terpenting bola itu masuk ke gawang!

Strategi defensif ataupun penalti ini barangkali
dapat disejajarkan dengan kadiah fighiyyah yang
berbunyi “dar’u al-mafasid mugaddam ‘ala jalb
al-mashalih (mencegah kerusakan lebih
didahulukan daripada membuat kebaikan).” Politik
dar’u al-mafasid inilah yang dipakai ketika keadaan
tidak memungkinkan untuk melakukan strategi
ofensif (jalb al-mashalih).

Apa yang bisa dipetik dari apresiasi sebak bola
Wahid adalah bahwa perjuangan demokratisasi

merupakan bagian dari cita-cita Islam tertinggi itu
sendiri, tetapi ia tidak bisa bersifat hitam putih dan
berjalan linier serta bersifat sesisi semata. Prinsip,
sasaran dan strategi tetap saja penting dibangun
untuk mencapai cita-cita yang diinginkan. Tetapi
situasi dan kondisi masyarakat dan kesiapan para
pejuang prodemokrasi sendiri, dengan segala
sistem yang melingkupinya, ikut menentukan
strategi dan langkah-langkah demokratisasi.
Kadang, perjuangan itu bisa berjalan lurus-linier
dan ofensif tetapi acap kali harus kembali ke titik
paling nol hanya untuk memelihara kehadiran
perjuangan demokratisasi itu sendiri. Saya kutipkan
kata-katanya sendiri:

“Sikap bertahan” untuk mengadakan
perubahan sosial melalui strategi sosio
kultural yang berwatak gradual lalu menjadi
kebutuhan yang wajar. Asal saja tidak
bergeser dari upaya menumbuhkan
demokrasi, menegakkan kedaulatan hukum
dan mengusahakan keadilan sosial. 22

Sampai di mana batas-batas dan kriteria pasti
tentang akomodasi dan kritik harus diletakkan
dalam cara berpikir maupun praksis, sulit
ditentukan secara persis. Orang hanya bisa
menduga dan berteori tentang batas-batas itu.
Wahid sendiri pernah mengatakan dalam suatu
diskusi buku “Kyai Nyentrik Membela Pemerintah”
yang diterbitkan LKiS Yogyakarta baru-baru ini di
Jakarta, bahwa hanya dirinya yang tahu tentang
dirinya yang sebenarnya: terutama manuver-
manuvernya akhir-akhir ini. Mungkinkah ia,
barangkali, sedang melatih penjaga gawang yang
tangguh dan para penendang penalti yang andal
untuk mempertahankan kehadiran perjuangan dan
lalu kembali melakukan ofensif pada saatnya tanpa
terjebak pada permainan yang memhosankan: untuk
memenangkan pertandingan? Hanya dia sendiri
yang tahu.

Kalau demikian, mungkin, sekali lagi mungkin,
sebenarnya dia lebih pas duduk di pinggir lapangan
sebagai manajer-pelatih dan penyusun strategi per-
tandingan, ketimbang sebagai pemain yang sibuk
sendirian! Wallahu a’lam bi ash-shawab. ***

# Lihat tulisannya “Piala Dunia 86 dan Penalti”, Kompas, Jumat, 27 Juni 1986, him. 4.

Edisi No. 2 Tahun 1998

Afkar I




